
Einspruch aus dem „Globalen Süden“  

Zu Meera Nandas Studie über den Lohn der postkolonialen Unvernunft 

Monika Albrecht 
 

 

Vielleicht muss man, wie die Wissenschaftsphilosophin Meera Nanda, einer Generation ange-

hören, die mit dem Versprechen eines modernen Indien aufgewachsen ist, um das ganze Aus-

maß  der Unvernunft zu begreifen, das weite Bereiche der post- und dekolonialistischen The-

oriebildung und Praxis fest im Griff hat. Vielleicht muss man auch, wie Nanda, einen naturwis-

senschaftlichen Hintergrund mitbringen,1 um sich von poststrukturalistischen Postcolonial und 

aktivistischen Decolonial und Settler Colonial Studies nicht beeindrucken zu lassen.2 Und viel-

leicht muss man sich auch aus einer traditionellen Ordnung herausgearbeitet haben, um An-

nahmen von der Art zurückzuweisen, dass eine Inderin ‚verwestlicht‘ sei, wenn sie die univer-

sale Ratio für sich in Anspruch nimmt (N ix; 81f.).3 Auf jeden Fall ist die postkolonialistische 

Vorstellung, dass in jedem Winkel der modernen Wissenschaft „Eurozentrismus“ lauert, für 

Nanda „eine Beleidigung unserer Fähigkeit, rational zu denken“, und die Idee, dass „die Erlö-

sung in der Wiederentdeckung der Lebensweisen vormoderner Subalterner liegt“, hält sie für 

nichts weiter als „einen schlechten Witz“ (N ix). 

Wer sich nur oberflächlich mit dem Postkolonialismus beschäftigt (den es, ja, natürlich, 

nicht im Singular gibt),4 wird kaum einschätzen, geschweige denn würdigen können, wie viel 

frischen Wind Meera Nandas Thesen und Analysen in das weite Feld post- und dekolonialis-

tischer Ansätze und Weltsichten bringt. In Indien ist die Brisanz ihrer im Sommer 2025 erschie-

nenen Studie über den Lohn der Unvernunft5 sofort erkannt worden. Ein Beitrag über die zent-

rale Prämisse dieser Studie – die Synergien zwischen der postkolonialen Linken und der hin-

duistischen Rechten – ist am 15. August, dem Tag der Unabhängigkeit vom Britischen Empire 

 
1  Ihr erster akademischer Abschluss war ein Doktortitel in Biotechnologie (Indian Institute of Technology, Neu-

Delhi), bevor sie einen zweiten PhD in den Geisteswissenschaften erwarb (Science and Technology Studies, 
Rensselaer Polytechnic Institute, New York). 

2  In noch stärkerem Maß als die ‚klassischen‘ postkolonialen Studien in der Nachfolge von Said, Bhabha und 
Spivak sind Decolonial Studies und Settler Colonial Studies den aktivistischen Sozialwissenschaften zuzu-

rechnen: „Sozialwissenschaft wird aktivistisch, wenn das kritische und politische Interesse das Erkenntnisin-
teresse in der Begriffsbildung ablöst, wodurch Interpretation und empirische Beschreibung der Kritik unterge-
ordnet werden, und wenn der explizite oder implizite Aufruf zur politischen Aktion die theoretische Reflexion 
weitgehend verdrängt“ (Berkovits 2022, 520).  

3  Die Sigle N plus Seitenzahl verweist im Folgenden auf Zitate aus Nanda 2025. 
4  Wenn das Stichwort „Postkolonialismus“ fällt, kommt oft reflexartig der Einwand, den einen Postkolonialismus 

gebe es ja gar nicht, denn dieser sei schließlich „kein einheitliches Gebilde“ (Werthmann 2023), sondern viel-
mehr „ein heterogenes Feld“ (Ziai 2024, 24; ähnlich Lindner 2024a, 41; Ouma 2024, 15; u.v.a.m.). Das ist so 

richtig wie irrelevant für Kritik daran. Denn natürlich gibt es ‚den‘ Postkolonialismus ebenso wenig im Singular 
wie ‚die‘ postkoloniale Theorie. Tatsächlich ist die Zahl der Studien aus einem breiten Spektrum unterschied-
licher Disziplinen, die explizit oder implizit mit postkolonialen Denkmustern arbeiten, schon früh unüberschau-
bar geworden (Reuter und Karentzos 2012, 9). Bei allen Unterschieden weisen post- und dekoloniale Ansätze 

jedoch auch viele Gemeinsamkeiten auf. – Inzwischen hat auch der FAZ-Redakteur Thomas Thiel darauf  
hingewiesen, dass es sich bei diesem Strohmann-Argument um „ein eingeübtes Muster“ handelt, nämlich „der 
Kritik am Postkolonialismus mit dem Hinweis zu begegnen, es gebe ihn als solchen gar nicht“ (Thiel 2024, 12). 
Vgl. ähnlich der Historiker Philipp Lenhard in der Historischen Zeitschrift: „Mit der zweifellos korrekten Aus-

sage, ‚die‘ postkoloniale Theorie gebe es schließlich gar nicht, ist leider wenig gewonnen“ (Lenhard 2024, 
585), oder der Leiter der Abteilung Gesellschaftlicher Zusammenhalt der Konrad-Adenauer-Stiftung, Andreas 
Jacobs: „Das Argument ‚Es gibt keinen Postkolonialismus‘ ist also ein leicht durchschaubares Manöver der 
Kritikabwehr“ (Jacobs 2025, 10). 

5  Wäre es nach der Autorin gegangen, würde The Wages of Unreason als Haupttitel auf dem Cover ihrer Studie 
stehen, und tatsächlich bringt Der Lohn der Unvernunft ihr Anliegen am besten auf den Punkt. Die Herausge-
berin der Reihe Routledge/Edinburgh South Asian Studies war jedoch mehr an der Suchbarkeit des Titels 
interessiert als an den Interessen und Wünschen der Autorin. 



 
2 

 
Monika Albrecht: Einspruch aus dem „Globalen Süden“ 

 

(1947) auf der regierungskritischen non-profit-Plattform WIRE erschienen.6 In der Konsequenz 

besagt diese These, dass gut gemeinte akademische Unterfangen, die einmal auf die ‚Deko-

lonisierung des indischen Geistes‘ abzielten, unbeabsichtigt zu einem Instrument wurden, das 

heute im Sinne der Ideologie der hinduistischen Rechten gegen den säkularen Staat einge-

setzt wird (Korada 2025). Nandas Studie beschäftigt sich also auch mit der irritierenden Tat-

sache, dass Ideen, die an akademischen Schreibtischen entstehen und in Seminaren disku-

tiert werden, ihren Weg in die Öffentlichkeit und Politik finden, wo sie weitreichende Konse-

quenzen haben können. Dies allein spricht dafür, dass ihre Forschung auch hierzulande den 

akademischen und gesellschaftspolitischen Diskurs in Bewegung bringen kann.  

 Die post- und dekolonialistische Weltsicht ist international längst im Mainstream ange-

kommen (Felsch 2023, 120), und auch im deutschsprachigen Raum – wenngleich manche 

hartnäckig behaupten, dass sie dort noch immer ein Randdasein fristet (z.B. Ouma 2024, 15)7 

– hat ihre Einbindung in die Kultur-, Geistes- und Sozialwissenschaften inzwischen ein be-

trächtliches Ausmaß erreicht. Meera Nandas umfangreiche, seit den 1990er Jahren auf Eng-

lisch veröffentlichte Forschungsarbeit ist hier jedoch so gut wie unbekannt. Ihre ebenso scharf-

sinnige wie sachkundige Kritik an den Theoremen und Konzepten des post- und dekolonialis-

tischen Wissensregimes wird in keiner ‚kritischen‘ Einführung in die „Postkoloniale Theorie“ 

auch nur erwähnt – was jedoch fast schon als Qualitätsmerkmal gelten kann, da Nanda nicht 

die einzige ist, die dort konsequent übergangen wird. Kritische Einwände gegen die einschlä-

gige Weltsicht werden hierzulande inzwischen als „revisionistische Gegenbewegung“ diskre-

ditiert (Ziai 2025, 412) und in die rechte Schmuddelecke gestellt (vgl. zur Kritik Albrecht 

2025b).8 

Warum Grundsatzkritik wie die von Meera Nanda im Mainstream des deutschsprachigen 

post- und dekolonialistischen Diskurses nicht zur Kenntnis genommen wird, kann ein Beispiel 

 
6 Vgl.: „The Left’s Accidental Gift to Hindu Nationalism?“ (https://thewire.in/society/watch-the-lefts-accidenta l-

gift-to-hindu-nationalism; https://www.youtube.com/watch?v=ANRZTh1eDTI&t=17s). Auf WIRE erschien un-
ter dem Titel „Decolonising Ourselves into a Hindu Rashtra“ auch ein Auszug aus Nandas Studie (https://the-

wire.in/books/decolonising-ourselves-into-a-hindu-rashtra); ebenso unter dem Titel „India’s Conservative Re-
volution: The Postcolonial Left meets the Hindu Right“ in dem US-amerikanischen Magazin Logos, Ausgabe 
24:1-2 (2025), https://logosjournal.com/article/indias-conservative-revolution-the-postcolonial-left-meets-the-
hindu-right/. 

7  Tatsächlich haben Kritiker wie der Historiker Wolfgang Reinhard schon vor vielen Jahren auf den zunehmen-
den Einfluss des post- und dekolonialistischen Wissensregimes hingewiesen – nicht zuletzt, dass sich in der 
Auseinandersetzung mit der (post-)kolonialen Situation „eine besondere Art darüber zu denken und zu schrei-
ben“ herausgebildet hatte, „die bereits wirkungsvolle Denkgebote und -verbote hervorgebracht hat“ (Reinhard 

2010, 25). 
8  Angesichts der zunehmenden Kritik an postkolonialen Ansätzen aus ganz unterschiedlichen Perspektiven wird 

aktuell von Seiten ihrer Verteidigung offenbar versucht, die „längst zur Gebetsmühle gewordene Rede von der 
kolonialen Amnesie“ (Malinowski 2024, 16) durch eben dieses neue Narrativ zu ersetzen, das besagt, die 

„zunehmende Anerkennung postkolonialer Studien“ rufe „eine revisionistische Gegenbewegung auf konser-
vativer Seite hervor“ (Ziai 2025, 421). Nicht selten werden in diesem Zusammenhang Reizwörter wie „AfD“ 
eingestreut (z.B. Conrad 2025, 22, 33; Ziai 2024, 24; Ouma 2024, 15; Heinze 2024; Zimmerer 2024), und auch 
ein aus anderen politischen Zusammenhängen bekanntes Argument fehlt hier nicht, nämlich dass die „Kritik  

am Postkolonialismus [...] sich fragen [müsse], wer ihre Argumente für welche Zwecke nutzt“ (Heinze 2024), 
oder genereller, „welche performativen Effekte“ erzeugt werden (Lindner 2024b, 169). Anstatt solchen Miss-
brauch etwa bei der AfD zu kritisieren, wird im Endeffekt vorgeschlagen, über Argumente und Ideen Still-
schweigen zu bewahren oder sie bei anderen zu unterdrücken, weil sie missbraucht werden könnten. Gele-

gentlich wird zugestanden, dass es „zu einfach [sei], die lagerübergreifenden Angriffe auf ‚den Postkolonialis-
mus‘ nur als Ergebnis einer erfolgreichen rechten Metapolitik zu begreifen“ (Ouma 2024, 15); wichtig scheint 
jedoch in diesem Kontext immer wieder, Leser und Leserinnen nicht vergessen zu lassen, in welch dubiosem 
Fahrwasser die Postkolonialismus-Kritik angeblich schwimmt. Zudem sind die Aktionen der AfD ebenso wie 

die „jüngsten Maßnahmen der Trump-Administration gegen US-Universitäten und gegen Vertreter postkoloni-
aler Ansätze“ offenbar dazu geeignet, nicht nur „die kritische Auseinandersetzung mit dem Postkolonialismus“ 
zu „diskreditieren“, sie machen es der Postkolonialismus-Apologetik auch allzu leicht, „seine Vertreter zu Mär-
tyrern von Meinungs- und Wissenschaftsfreiheit“ zu machen“ (Jacobs 2025, 10).  

https://thewire.in/society/watch-the-lefts-accidental-gift-to-hindu-nationalism
https://thewire.in/society/watch-the-lefts-accidental-gift-to-hindu-nationalism
https://www.youtube.com/watch?v=ANRZTh1eDTI&t=17s
https://thewire.in/books/decolonising-ourselves-into-a-hindu-rashtra
https://thewire.in/books/decolonising-ourselves-into-a-hindu-rashtra
https://logosjournal.com/article/indias-conservative-revolution-the-postcolonial-left-meets-the-hindu-right/
https://logosjournal.com/article/indias-conservative-revolution-the-postcolonial-left-meets-the-hindu-right/


 
3 

 
Monika Albrecht: Einspruch aus dem „Globalen Süden“ 

 

verdeutlichen: Gayatri Spivak genießt als Teil der „Holy Trinity“ Said-Bhabha-Spivak (Young 

1994, 163) bis heute eine Art von Wertschätzung, die allenfalls kosmetische Kritik an unbe-

deutenden Details ihrer ‚Lehre‘ zulässt. Ihr Konzept des „strategischen Essentialismus“9 bei-

spielsweise gehört inzwischen zu den Kernelementen postkolonialer Theorie und wird in ein-

schlägigen Handbüchern unter „Grundbegriffe“ geführt (z.B. Mackenthun 2017). In ihrer neuen 

Studie erläutert Meera Nanda mit beeindruckender Klarheit die Logik und die soziopolitischen 

Konsequenzen des Konzepts „strategischer Essentialismus“. Denn wenn man Spivaks „Theo-

riekauderwelsch“ (Bronfen und Marius 1997, 7)10 einmal beiseitelässt, läuft dieses Konzept 

letztlich darauf hinaus, dass Essentialismus inakzeptabel ist und dekonstruiert und kritisiert 

werden muss, wenn es um Positionen und Aussagen von (kolonisierenden) Machthabern geht, 

dass er jedoch als völlig legitim betrachtet wird, wenn er kolonialisierten und marginalisierten 

Menschen dient. Einerseits gilt Essentialismus als geradezu verwerflich, andererseits ist Kritik 

daran nicht zulässig, wenn er von denen verwendet wird, die sich moralisch auf der ‚richtigen‘ 

Seite wähnen. Theorie ist eine Waffe, die gegen den politischen Gegner eingesetzt wird. Kon-

sistenz wäre da nur hinderlich und wird folglich, wenngleich unter Beibehaltung des Anspruchs 

auf Wissenschaftlichkeit, aus dem Repertoire der Voraussetzungen dafür entfernt (N 13).  

Meera Nanda weist hier also auf den doppelten Standard hin, der dem Spivakschen Kon-

zept innewohnt und der bis heute einen grundlegenden Konstruktionsfehler post- und dekolo-

nialistischer Ansätze ausmacht (Albrecht 2012). Das Weiterwirken des „strategischen Essen-

tialismus“ stellt auch lange nach dessen Verabschiedung durch seine Erfinderin nicht nur ein 

akademisches, sondern ein ernstes gesellschaftspolitisches Problem dar – denn längst haben 

auch andere gelernt, nach eben den Spielregeln zu spielen, die von Postkolonialisten wie 

Spivak eingeführt und sanktioniert wurden. „Dass eine Theorie, die objektives Wissen und den 

Internationalismus der Wissenschaft so ablehnend betrachtet, in akademischen Kreisen so 

begeistert aufgenommen wurde“, so Nanda im Vorwort, „war ein Vorbote der Post-Wahrheits-

Kultur, die sowohl die Vereinigten Staaten als auch Indien erfasst“ (N ix-x) – und auch vor 

Europa nicht Halt gemacht hat.  

Nandas kritische Analysen machen demgegenüber darauf aufmerksam, dass das ver-

meintlich avantgardistische Spiel mit Essentialismus und „strategischem Essentialismus“ we-

der progressiv noch subversiv und erst recht kein Spiel ist, sondern eine Doppelmoral in das 

postkolonialistische Denken eingeführt hat, die zu Missbrauch geradezu einlädt – und nicht 

zuletzt nationalistischen und nativistischen Bewegungen ein sehr effektives Instrumentarium  

an die Hand gibt. Tatsächlich wird dies auch seit langem intensiv genutzt, beispielsweise in 

Indien, wo die großen Namen der post- und dekolonialen Theorien – von Edward Said und 

Gayatri Spivak über Ashis Nandy und Dipesh Chakrabarty bis zu Walter Mignolo und Anibal 

Quijano – heute voller Respekt in der Literatur der hinduistischen Rechten zitiert werden. Da-

mit ist nicht mehr zu übersehen, dass postkoloniale Theoreme wie etwa die bekannte Forde-

rung nach ‚mentaler Dekolonialisierung‘ ihren Weg aus dem akademischen Elfenbeinturm in 

die Regierungsgebäude gefunden haben – in Indien ganz konkret, als die hindunationalisti-

sche Modi-Regierung „Dekolonialisierung“ zum Leitprinzip der nationalen Bildungspolitik von 

2020 erhob (N 6f.). Hierzulande dagegen üben sich immer neue Generationen in der ehrfürch-

tigen Exegese (nicht nur) von Spivaks Texten, und die damit verbundenen Probleme werden 

seit Jahrzehnten übersehen oder verdrängt. Auf diese Weise ist eine Art Schutzschild über der 

 
9  Vgl. u.a.: „I would read it, then, as a strategic use of positivist essentialism in a scrupulously visible political 

interest“ (Spivak 1988, 281). 
10  Nanda spricht von „trademark verbosity“ (N 13), also jenem Wortreichtum, der als Spivaks Markenzeichen gilt, 

wobei „verbosity“ auch „Wortschwall, Geschwafel“ bedeuten kann. 



 
4 

 
Monika Albrecht: Einspruch aus dem „Globalen Süden“ 

 

postkolonialen Weltsicht entstanden, der bis heute verhindert, was so dringend nötig wäre 

(Albrecht 2025a): Nämlich dass eben diese Weltsicht eine vergleichbare Phase kritischer Re-

flexion und Dekonstruktion durchlaufen kann, wie es etwa bei dem „kolonialen Verständnis 

von Differenz als Mangel und Rückständigkeit“ (Korteweg und Yurdakul 2021, 422) und dem 

daraus abgeleiteten westlichen Überlegenheitsanspruch der Fall war, die heute zu Recht als 

eurozentristische Projektion gelten und zurückgewiesen werden.  

Aus der Sicht von Intellektuellen aus dem „Globalen Süden“, die wie Meera Nanda das 

vielgeschmähte Projekt der Aufklärung nie aufgegeben hatten, war früh zu erkennen, dass der 

postkoloniale Angriff auf die Ideale des Humanismus und der Moderne sich als kontraproduktiv 

erweisen würde – dass diese vermeintlich linke Theorie, die die Kolonisierten vom Erbe des 

Kolonialismus befreien wollte, eben diese ehemals Kolonisierten vielmehr zurück in die Falle 

des Nativismus lockte. Hatte die traditionelle Linke sich noch geweigert, subalternes Wissen 

aufzuwerten, und beispielsweise darauf bestanden, allen Menschen gleichen Zugang zu mo-

derner, säkularer Bildung zu ermöglichen, überbieten sich postkoloniale Intellektuelle gegen-

seitig darin, moderne, säkulare Werte als ‚epistemische Gewalt‘ zu verunglimpfen (N 14). Was 

zur Folge hat, dass nicht-westliche Kritiker, die beispielsweise die repressiven Werte ihrer ei-

genen Kultur kritisieren, beschuldigt werden, sich an fremden kulturellen Werten zu orientieren 

(Nanda 1998, 300). Dagegen unterstreicht Nanda immer wieder, „dass das postkolonialisti-

sche Misstrauen gegenüber den Metanarrativen der Moderne und die Feier der Differenz 

nichts Radikales oder Befreiendes an sich“ haben, sondern jene „Rückkehr der Gegenaufklä-

rung“ begünstigen, „die so alt ist wie die Aufklärung selbst“ (N  xi).  

Erst ganz allmählich wird die vermeintliche „Vereinnahmung postkolonialer Rhetorik durch 

nationalistische und rechtsradikale Kreise“ von Narendra Modi bis Wladimir Putin auch im 

deutschsprachigen Raum zur Kenntnis genommen (Conrad 2025, 31f.).11 Meera Nanda hat 

demgegenüber seit langem immer wieder überzeugend dargelegt, dass es weder um Verein-

nahmung geht noch um „den propagandistischen Wert des Arguments, die eigene Gesell-

schaft werde (vornehmlich vom ‚Westen‘) kolonisiert“ (Conrad 2025, 31). Die post- und deko-

loniale Theoriebildung weist im Gegenteil genuine, an der Gegenaufklärung orientierte Ge-

meinsamkeiten mit rechtsnationalistischen und traditionalistischen Bewegungen auf.12 In ei-

nem ähnlichen Zusammenhang spricht der Philosoph George Hull von „epistemischem Eth-

nonationalismus“ (Hull 2022), den er anhand eines detaillierten Vergleichs der jüngsten afrika-

nischen Adaptionen dekolonialer Theorien und der Schriften russischer Neotraditionalisten 

nachweisen kann. Und auch im Fall des Ultranationalisten Alexander Dugin, Putins Ideenge-

ber, handelt es sich nicht um oberflächliche „Vereinnahmung postkolonialer Rhetorik“. Sowohl 

Meera Nanda als auch George Hull können auf die jeweils „gemeinsame Weltanschauung und 

eine Reihe gemeinsamer substanzieller Argumente verweisen“ (N x; vgl. Hull 2022). 

Der Dreh- und Angelpunkt einer „wirksamen Kritik der postkolonialen Theorie“ muss darin 

bestehen, ihre Methoden zu  beleuchten (Brennan 2014, 82), denn fundierte Argumente und 

die sorgfältige Widerlegung logischer Fehler laufen dort völlig ins Leere, wo gar kein Interesse 

an logischer Argumentation oder historischer Genauigkeit besteht. Meera Nandas Auseinan-

dersetzung mit dem post- und dekolonialistischen Wissensregime konzentriert sich daher seit 

 
11  Conrad verweist auf eine einschlägige Studie von Claus Leggewie (2016), der Alexander Dugin schon vor 

zehn Jahren im Blick hatte. 
12  Vgl.: „It is not the case that the Right is opportunistically appropriating the jargon that has acquired a high 

profile in academic social sciences. [...] the overlap is far more substantial. Though disavowed, nativism and 
a strong sense of India’s exceptionalism that escapes all Eurocentric social scientific categories have been the 
founding assumptions of postcolonial theory all along. It is only natural that the real nativists of the Hindu Right 
would put these ideas to work“ (N 17-18). 



 
5 

 
Monika Albrecht: Einspruch aus dem „Globalen Süden“ 

 

vielen Jahren vor allem auf postmodern-poststrukturalistische Theorien, ohne die ein postko-

lonialer Diskurs die längste Zeit nicht denkbar war (Gikandi 2004, 98). In diesem Theoriekon-

text wurde das vermeintliche Ende universell begründbarer Wahrheiten von vielen nicht als 

Anlass für mehr erkenntnistheoretische Bescheidenheit, sondern gleichsam als eine neue Art 

von Freiheit angesehen. In der Blütezeit solcher Ansätze wurde das Recht auf Manipulation 

und Erfindung von Fakten ebenso offen geltend gemacht wie bei den heutigen Anhängern 

dieser theoretischen Traditionen. Linda Alcoff beispielsweise, die das Konzept der „Positiona-

lität“ Ende der 1980er Jahre eingeführt hat, betrachtete diese unter anderem als einen Ort, 

von dem aus Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen Bedeutung und Werte bewusst gene-

rieren, konstruieren oder rekonfigurieren können (Alcoff 1988, 434); heute wird mit derselben 

scheinbaren Selbstverständlichkeit etwa eine „Ausklammerung empirischer Geschichtsschrei-

bung“ gefordert, wenn es darum geht, politische Ziele zu erreichen (Rothberg 2021, 45). Im 

Hintergrund stand damals wie heute die empiriefreie normative Setzung, dass wissenschaftli-

che Fakten ohnehin nur Effekte von Macht seien und ‚westliches‘ Wissen entsprechend ohne 

Zögern dekolonialisiert und also abgeschafft werden könne. 

Während Befürworter von Theorien wie etwa der Standpunkt-Epistemologien und des so-

genannten situierten Wissens darauf bestehen, dass sie kontextuell ‚wahreres‘, weil relativis-

tisches Wissen erzeugen und damit für eine weniger (eurozentristisch-) voreingenommene 

Wissenschaft stehen, weist Nanda lakonisch darauf hin, dass solche Ansätze überhaupt keine 

Wissenschaft hervorbringen: „Sie können sie nicht liefern, weil sie eine bestimmte Politik und 

nicht die Wahrheit zum Ziel der Wissenschaft gemacht haben“ (Nanda 1998, 246). Die Erset-

zung des Begriffs „Wissenschaft“ durch etwas völlig anderes, das dennoch „Wissenschaft“ 

genannt wird, ist – auch wenn es keine genuin postkoloniale Erfindung war – von allen Be-

griffsaneignungen im Kontext des postkolonialistischen Wissensregimes die folgenreichste. 

Und wie bei den anderen postkolonialen Umcodierungen und Resemantisierungen ist auch 

hier die Frage nach dem Warum zu stellen. Warum soll etwas „Wissenschaft“ genannt werden 

und gleichberechtigt neben ‚westliche‘ Wissenschaft gestellt werden, das so offenkundig den 

einfachsten Anforderungen an Wissenschaftlichkeit nicht genügt? Denn schließlich könnte 

man, wie es auch sonst im akademischen Betrieb üblich ist, wenn neue Konzepte in die De-

batte eingeführt werden, dafür auch eigene neue Begriffe prägen. 

Die Konsequenzen dieses Wissenschaftsverständnisses liegen für Meera Nanda auf der 

Hand: „Wenn die Wissenschaft von der Wahrheit abgetrennt wird und alle Kriterien der Wahr-

heit dem sozialen Kontext untergeordnet sind, landen wir bei Ethnowissenschaften“ (Nanda 

1998, 300), einem Konzept, das indigenes oder traditionelles Wissen auf unangemessene 

Weise in den Rang einer Wissenschaft erhebt. Mit dieser Kritik soll das indigene oder traditio-

nelle Wissen natürlich nicht als solches abgewertet werden; Nanda betont jedoch, dass es 

nicht als Wissenschaft bezeichnet werden kann. Denn Ethnowissenschaften „bescheren uns 

keine stärkere, bessere Wissenschaft und Gesellschaft, sondern legitimieren stattdessen alle 

Arten von Ethnonationalismus und Nativismus“ (Nanda 1998, 300). Vor den Konsequenzen 

hat Nanda schon in ihrer Studie Prophets Facing Backward aus dem Jahr 2004 gewarnt und 

darauf hingewiesen, dass die Logik der sozialen Konstruktion wissenschaftlicher Fakten die 

Logik einer kulturalistischen Verteidigung der ‚vedischen Wissenschaft‘ sei. In der neuen Stu-

die formuliert sie im Rückblick auf den Aufstieg der postkolonialen Theorien: „Indem sie die 

epistemischen Grundlagen der Moderne in Zweifel zieht, hat die postkoloniale Linke denjeni-

gen, die eine Rückkehr zur großen hinduistischen Zivilisation fordern, einen Blankoscheck 

ausgestellt“ (N 5). 



 
6 

 
Monika Albrecht: Einspruch aus dem „Globalen Süden“ 

 

Und schließlich stellt Nanda die post- und dekolonialistische Rückkehr zur Gegenaufklä-

rung auch in den historischen Kontext der Weimarer Republik, auf die sich in der unübersicht-

lichen Gegenwart auch sonst und nicht nur in Deutschland immer wieder besorgte Blicke rich-

ten. Dass anti-aufklärerische und nativistische Ideologien damals dabei mitgewirkt haben, die 

erste konstitutionelle Demokratie Deutschlands zu Fall zu bringen und den Boden für die 

Machtübernahme der Nazis zu bereiten, ist in den Geschichtswissenschaften Konsens. Indem 

Nanda zwei Beispiele für „konservative Revolutionen“ gegen die Aufklärung untersucht – die 

in der Weimarer Republik und die im heutigen Indien –, und ihre „Familienähnlichkeit“ mit der 

Kritik der postkolonialen Linken an Aufklärung und Moderne in den Fokus rückt, steht ihr An-

satz auch in produktivem Kontrast zu den ‚multidirektionalen‘ Vergleichen und Analogien an-

derer Art, die derzeit von Postkolonialisten gefordert werden. Doch im Gegensatz zu diesen 

sind die Ergebnisse von Nandas Analyse beeindruckend: Auch wenn sie natürlich nicht be-

hauptet, „dass die postkoloniale Linke allein das Feuer Hindu-Chauvinismus angefacht hat“, 

so hat sie doch einen nachweislichen Anteil daran. Denn „indem sie prinzipielle Kritik am Hin-

duismus und am hinduistischen Nationalismus verhindert, die als Brandschutzmittel hätte wir-

ken können, hat sie die Ausbreitung des Feuers ermöglicht“ (N 7). Die postkoloniale Abwer-

tung ‚westlicher‘ Hervorbringungen und Werte hat nicht nur auf einer abstrakten Ebene dem 

kulturellen Relativismus und Nativismus Tür und Tor geöffnet; eben diese Hervorbringungen 

und Werte – „die Trennung der säkularen Sphäre der Regierungsführung von den Ansprüchen 

des Glaubens“ oder „die Anerkennung der Vorrangstellung des Individuums mit seinen Rech-

ten gegenüber den Ansprüchen der Gemeinschaft“ – werden als „ausrangierte Kleider Euro-

pas betrachtet, die den Indern nicht passen“ (N 2). Unter dem Vorzeichen der „mentalen De-

kolonisierung“ ist der postkoloniale Traum von einer „alternativen Moderne“ zum Schlachtruf 

der Hindu-Nationalisten geworden, die derzeit die Zügel des Staates in der Hand halten.   

Anlässlich der Erscheinens von Meera Nandas Studie Prophets Facing Backward hat der 

Physiker Alan Sokal, Urheber des auch hierzulange viel beachteten „Sokal-Hoax“, auf den 

Punkt gebracht, was heute auch für den deutschsprachigen Raum gilt: „Eine Pflichtlektüre für 

alle, die noch daran zweifeln, dass abstrakte philosophische Debatten reale Konsequenzen 

haben können.“13 

 

 

 

 

  

Zitierte Literatur 

Alcoff, Linda: Cultural Feminism versus Post-Structuralism: The Identity Crisis in Feminist 
Theory. In: Signs 13:3 (1988): 405–436. 

Albrecht, Monika: Postcolonial Studies und Critical Post-Colonial Studies. In: Jonas Nessel-
hauf und Florian Weber (Hg.): Handbuch Kulturwissenschaftliche ‚Studies‘. Berlin: De 
Gruyter 2025a, 449–471. 

Albrecht, Monika: Postkolonialismus-Apologetik nach dem 7. Oktober – eine kritische Ana-
lyse. In: Gesellschaft für kritische Bildung, online Vortrag am 20.02.2025b, https://kri-
tischebildung.de/veranstaltungen/postkolonialismus-apologetik-nach-dem-7-oktober. 

Albrecht, Monika: Doppelter Standard und postkoloniale Regelpoetik: Eine kritische Revision 
Postkolonialer Studien. In: Herbert Uerlings und Iulia-Karin Patrut (Hg.): Postkolonialis-
mus und Kanon. Bielefeld: Aisthesis 2012, 67–111. 

 
13  „A must read for anyone who still doubts that abstract philosophical debates can have real-world conse-

quences” (auf Alan Sokals Website: https://physics.nyu.edu/sokal/). – Zur Rezeption des “Sokal Hoax” im 
deutschsprachigen Raum vgl. u.a. Boghossian 1997. 

https://kritischebildung.de/veranstaltungen/postkolonialismus-apologetik-nach-dem-7-oktober
https://kritischebildung.de/veranstaltungen/postkolonialismus-apologetik-nach-dem-7-oktober
https://physics.nyu.edu/sokal/


 
7 

 
Monika Albrecht: Einspruch aus dem „Globalen Süden“ 

 

Berkovits, Balázs: Israel als weißer, siedlerkolonialistischer Staat in den aktivistischen Sozial-
wissenschaften. In: Ingo Elbe et al. (Hg.): Probleme des Antirassismus. Postkoloniale Stu-
dien, Critical Whiteness und Intersektionalitätsforschung in der Kritik. Berlin: Edition Tia-
mat 2022, 520–551. 

Boghossian, Paul: Sokals Jux und seine Lehren. Der postmoderne Schwindel – über den 
Niedergang wissenschaftlicher Standards und den Verlust intellektueller Verantwortung. 

In: Die Zeit, 24.01.1997.  
Brennan, Timothy: Subaltern Stakes. In: New Left Review 89 (2014): 67–87. 
Bronfen, Elisabeth, und Benjamin Marius: Hybride Kulturen. Einleitung zur anglo-amerikani-

schen Multikulturalismusdebatte. In: Dies. (Hg.): Hybride Kulturen. Beiträge zur anglo-
amerikanischen Multikulturalismusdebatte. Tübingen: Stauffenburg 1997, 1–29. 

Chakrabarty, Dipesh: Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical Difference 
[2000]. Princeton, NJ: Princeton University Press 22008. 

Conrad, Sebastian: Postkoloniale Theorie und Antisemitismus. In: Merkur. Zeitschrift für eu-
ropäisches Denken 79:916 (September 2025): 22–37. 

Conrad, Sebastian: Anklage eines Ansatzes. Postkolonialismus und Israel. In: Frankfurter 
Allgemeine Zeitung, 12.02.2024, Natur und Wissenschaft S. 3, https://www.faz.net/aktu-
ell/wissen/geist-soziales/postkolonialismus-antisemitismus-und-geschichtspolitik-

19515255.html  (07.01.2026). 
Felsch, Maximilian: The Scientific Shortcomings of Postcolonial Theory. In: International 

Studies 60:1 (2023): 113 –130. 
Gikandi, Simon: Poststructuralism and postcolonial discourse. In: Neil Lazarus (Hg.): The 

Cambridge companion to postcolonial literary studies. Cambridge, UK, New York: Cam-
bridge University Press 2004, 97–119. 

Heinze, Robert: Postkolonialismus unter Druck. Die postkoloniale Theorie wird inzwischen oft 
mit Judenhass gleichgesetzt. Doch das diskreditiert eine komplexe Denkschule zu Un-
recht. In: SPIEGEL Plus, 19.09.2024. 

Hull, George: Epistemic Ethnonationalism: Identity Policing in Neo-Traditionalism and De-
coloniality Theory. In: Acta Academica 54:3 (2022): 131–152, https://jour-
nals.ufs.ac.za/index.php/aa/article/view/6223. 

Jacobs, Andreas: Nach dem Postkolonialismus. In: Auslandsinformationen (Ai). Zeitschrift 
der Konrad-Adenauer-Stiftung für Internationale Politik 2 (Juli 2025): 8-15, 
https://www.kas.de/de/web/auslandsinformationen/artikel/detail/-/content/nach-dem-post-
kolonialismus (07.01.2026). 

Korada, Pavan: The Left’s Accidental Gift to Hindu Nationalism? In: WIRE, 15.08.2025, 
https://thewire.in/society/watch-the-lefts-accidental-gift-to-hindu-nationalism (07.01.2026) 

Korteweg, Anna C., und Gökçe Yurdakul: Liberal Feminism and Postcolonial Difference: De-
bating Headscarves in France, the Netherlands, and Germany. In: Social Compass 68:3 
(September 2021): 410–429. 

Leggewie, Claus: Anti-Europäer. Breivik, Dugin, al-Suri &Co. Berlin: Suhrkamp 2016. 
Lenhard, Philipp: „Go Back to Poland!“ Der Zionismus, Palästina und das Paradigma des 

Siedlerkolonialismus. In: Historische Zeitschrift 319:3 (2024): 585–600. 

Lindner, Urs: Postkolonialismus und Shoah-Forschung: Wege aus der Dichotomie. Seit dem 
7. Oktober tobt ein Pingpong der Vorwürfe: „Ihr seid Antisemiten“ versus „Ihr seid Ras-
sisten“. Ein Plädoyer für mehr Differenzierung. In: taz, 02.04.2024a, 41 
https://taz.de/Postkolonialismus-und-Shoah-Forschung/!5998108 (07.01.2026). 

Lindner, Urs: Dringlicher denn je: Was ist Antisemitismus? Rezensionsessay zu: Peter Ull-
rich, Sina Arnold, Anna Daniliina, Klaus Holz, Uffa Jensen, Ingolf Seidel, Jan Weyand 
(Hg.): Was ist Antisemitismus? Begriffe und Definitionen von Judenfeindschaft, Wall-
stein: Göttingen 2024. In: Sozial.Geschichte Online 37 (2024b): 159–172. 

Mackenthun, Gesa: Essentialismus, strategischer. In: Dirk Göttsche et al. (Hg.): Handbuch 
Postkolonialismus und Literatur. Stuttgart: Metzler 2017, 142–144. 

Malinowski, Stephan: Eins von diesen Dingen ist nicht wie die andern. Geschichte ist kein 
staatliches Projekt: Über einstürzende Neubauten deutscher Erinnerungspolitik. In: 

https://www.faz.net/aktuell/wissen/geist-soziales/postkolonialismus-antisemitismus-und-geschichtspolitik-19515255.html
https://www.faz.net/aktuell/wissen/geist-soziales/postkolonialismus-antisemitismus-und-geschichtspolitik-19515255.html
https://www.faz.net/aktuell/wissen/geist-soziales/postkolonialismus-antisemitismus-und-geschichtspolitik-19515255.html
https://journals.ufs.ac.za/index.php/aa/article/view/6223
https://journals.ufs.ac.za/index.php/aa/article/view/6223
https://www.kas.de/de/web/auslandsinformationen/artikel/detail/-/content/nach-dem-postkolonialismus
https://www.kas.de/de/web/auslandsinformationen/artikel/detail/-/content/nach-dem-postkolonialismus
https://thewire.in/society/watch-the-lefts-accidental-gift-to-hindu-nationalism
https://taz.de/Postkolonialismus-und-Shoah-Forschung/!5998108


 
8 

 
Monika Albrecht: Einspruch aus dem „Globalen Süden“ 

 

Frankfurter Allgemeine Zeitung, 15.06.2024, 16, https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/de-
batten/claudia-roths-erinnerungskonzept-gefahr-analytischen-bandsalats-19788965.html  
(07.01.2026). 

Mignolo, Walter D.: The Darker Side of Western Modernity. Global Futures, Decolonial Op-
tions. Durham, NC: Duke University Press 2011. 

Nanda, Meera: Postcolonial Theory and the Making of Hindu Nationalism. The Wages of Un-

reason. Abingdon, UK, New York: Routledge 2025. 
Nanda, Meera: Prophets Facing Backward. Postmodern Critiques of Science and Hindu Na-

tionalism in India. New Brunswick, NJ: Rutgers University Press 2004.  
Nanda, Meera: The Epistemic Charity of the Social Constructivist Critics of Science and Why 

the Third World Should Refuse the Offer. In: Noretta Koertge (Hg.): A house built on 
sand: exposing postmodernist myths about science. New York, Oxford: Oxford University 
Press 1998, 286–311. 

Ouma, Stefan: Kritik an Postkolonialen Theorien. Revanchistischer Kulturkampf. In: taz, 
06.04.2024, https://taz.de/Kritik-an-Postkolonialen-Theorien/!6000114/ (07.01.2026). 

Reinhard, Wolfgang: Kolonialgeschichtliche Probleme und kolonialhistorische Konzepte. In: 
Jörn Leonhard und Rolf G. Renner (Hg.): Koloniale Vergangenheiten – (post-)imperiale 
Gegenwart. Berlin: Berliner Wissenschafts-Verlag 2010, 25–41. 

Reuter, Julia, und Alexandra Karentzos: Vorwort. In: Dies. (Hg.): Schlüsselwerke der Postco-
lonial Studies. Wiesbaden: VS 2012, 9–13. 

Rothberg, Michael: Multidirektionale Erinnerung. Holocaustgedenken im Zeitalter der Dekolo-
nisierung. Berlin: Metropol 2021. 

Spivak, Gayatri Chakravorty: Subaltern Studies. Deconstructing Historiography. In: Dies.: In 
Other Worlds. Essays in Cultural Politics. New York, London: Routledge 1988, 197–221. 

Thiel, Thomas: Bitte bleiben Sie auch weiterhin wachsam. Ein Appell an die kommunikative 
Vernunft: Jens Balzer denkt über die Brauchbarkeit von Wokeness nach. In: Frankfurter 
Allgemeine Zeitung, 24.08.2024, https://www.faz.net/aktuell/wissen/forschung-poli-
tik/wachsam-bleiben-jens-balzer-ueber-den-7-oktober-als-intellektuelle-zaeusr-
19938145.html (07.01.2026). 

Werthmann, Julia: Postkolonialismus: Eine Theorie unter Anklage. Dem Postkolonialismus 

wird vorgeworfen, er legitimiere Gewalt und sei antisemitisch. Ein Blick in dessen Theo-
riegeschichte zeichnet jedoch ein differenziertes Bild. In: Die Zeit [Zeit Online], 
23.11.2023, https://www.zeit.de/kultur/2023-11/postkolonialismus-antisemitismus-gaza-
israel-theorie/komplettansicht (07.01.2026). 

Young, Robert J.C.: Colonial Desire. Hybridity in Theory, Culture and Race. New York, Lon-
don: Routledge 1994. 

Ziai, Aram: Mediale Konflikte um postkoloniale Studien und Antisemitismus in Deutschland. 
In: PROKLA. Zeitschrift für kritische Sozialwissenschaft 55:219 (Juni 2025): 421–439.  

Ziai, Aram: Der Streit über postkoloniale Studien – Es geht letztlich um gleiche Rechte für 
alle Menschen. In: Frankfurter Rundschau, 05.01.2024, 24–25, https://www.fr.de/kul-
tur/gesellschaft/der-streit-ueber-postkoloniale-studien-es-geht-letztlich-um-gleiche-
rechte-fuer-alle-menschen-92758868.html (07.01.2026). 

Zimmerer, Jürgen: Postkolonialismus: Irgendwas mit Afrika. Der Genozid an den Herero und 
Nama jährt sich in diesem Jahr zum 120. Mal, doch ein Gedenken findet in Deutschland 
kaum statt. Auch der Wille zur Aufarbeitung von Rassismus und Genozid geht zurück. 
Die AfD reibt sich die Hände. In: der Freitag, 02.10.2024, https://www.freitag.de/auto-
ren/jurgen-zimmerer/postkolonialismus-irgendwas-mit-afrika (07.01.2026). 

  

 

https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/claudia-roths-erinnerungskonzept-gefahr-analytischen-bandsalats-19788965.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/claudia-roths-erinnerungskonzept-gefahr-analytischen-bandsalats-19788965.html
https://taz.de/Kritik-an-Postkolonialen-Theorien/!6000114/
https://www.faz.net/aktuell/wissen/forschung-politik/wachsam-bleiben-jens-balzer-ueber-den-7-oktober-als-intellektuelle-zaeusr-19938145.html
https://www.faz.net/aktuell/wissen/forschung-politik/wachsam-bleiben-jens-balzer-ueber-den-7-oktober-als-intellektuelle-zaeusr-19938145.html
https://www.faz.net/aktuell/wissen/forschung-politik/wachsam-bleiben-jens-balzer-ueber-den-7-oktober-als-intellektuelle-zaeusr-19938145.html
https://www.zeit.de/kultur/2023-11/postkolonialismus-antisemitismus-gaza-israel-theorie/komplettansicht
https://www.zeit.de/kultur/2023-11/postkolonialismus-antisemitismus-gaza-israel-theorie/komplettansicht
https://www.fr.de/kultur/gesellschaft/der-streit-ueber-postkoloniale-studien-es-geht-letztlich-um-gleiche-rechte-fuer-alle-menschen-92758868.html
https://www.fr.de/kultur/gesellschaft/der-streit-ueber-postkoloniale-studien-es-geht-letztlich-um-gleiche-rechte-fuer-alle-menschen-92758868.html
https://www.fr.de/kultur/gesellschaft/der-streit-ueber-postkoloniale-studien-es-geht-letztlich-um-gleiche-rechte-fuer-alle-menschen-92758868.html
https://www.freitag.de/autoren/jurgen-zimmerer/postkolonialismus-irgendwas-mit-afrika
https://www.freitag.de/autoren/jurgen-zimmerer/postkolonialismus-irgendwas-mit-afrika

